

# Письма о

# Kuboü Əmuke

# Введение в Агни-Йогу



8. Смысл страдания

# Оглавление

| 1.   | Что такое страдание?                           | 3    |
|------|------------------------------------------------|------|
|      | а.) Страдание как антипод радости              | 4    |
|      | б.) Два вида страдания                         | 5    |
| 2. 1 | Когда страдание появилось в мире?              | 5    |
|      | а.) Нисхождение в материю                      | 5    |
|      | б.) Начало негативной Кармы                    | 6    |
|      | в.) От колыбели до катафалка                   | 7    |
| 3. 1 | Как возникает страдание?                       | 7    |
|      | а.) Невежество в отношении Космических Законов | 7    |
|      | б.) Желания и вожделения                       | 8    |
|      | в.) Жажда собственности как фактор страдания   | 9    |
|      | г.) Плохие качества характера и страсти        | . 10 |
| 4. ] | Цель страдания                                 | . 11 |
|      | а.) Смысл предупреждения посредством боли      | . 12 |
|      | б.) Значение горя                              | . 12 |
| 5. 1 | Преодоление страданий                          | . 12 |
|      | а.) Путь Золотой Середины                      | . 12 |
|      | б.) Конец негативной Кармы                     | . 13 |
|      | в.) Начало сострадания                         | . 13 |
|      | г.) Транс мутация низших качеств характера     | . 13 |
|      | д.) Освобождение от привязанностей             | . 15 |
| 6. I | Может ли кто-нибудь избавить нас от страданий? | . 15 |
| 7. ] | Избавление от страданий через самоосвобождение | . 16 |
| Q 1  | Интаты из АГНИ ЙОГИ                            | 16   |

### Смысл страдания

# 1. Что такое страдание?

Проблема горя и страдания во все времена занимала умы лучших мыслителей человечества. Величайшие усилия предпринимались для ее решения. И только знание закона Причин и Следствий (Кармы), а также закона Перевоплощений внесло ясность в эту трудную проблему. На христианском Западе, где Космическим Законам, управляющим и регулирующим нашу судьбу, не уделяется никакого внимания, до сих пор невозможно было получить удовлетворительного ответа на вопрос о смысле страдания. Более того, там давались такие объяснения, которые вообще не могут удовлетворить справедливо мыслящего человека.

Убедительный пример того, в какой духовный тупик попадает человек, утративший понимание управляющих судьбой законов или ничего о них не знающий, дает нам Достоевский в своем романе "Братья Карамазовы". Герой этого романа не может совместить тяжкие страдания ребенка с Божественной Справедливостью. В глубоком возмущении он восклицает: "Нет, Бога я не признаю и с почтением возвращаю Ему пропуск на небеса". Кризис Достоевского был вызван незнанием Космических Законов. Герой его романа Карамазов созерцал кажущиеся незаслуженными мучения ребенка, не зная, естественно, прошлого этого ребенка в его прежних инкарнациях, а также его будущего. Он ничего не знал о существовании души до рождения в этом мире и потому смотрел на горести, выпадавшие на долю человека в этой земной жизни так, как будто это была единственная жизнь, которую ему суждено прожить. В этом случае "адские" мучения ребенка были бы, конечно, абсолютно несправедливыми и необъяснимыми. И если бы он знал или хотя бы допустил в качестве гипотезы, что этот ребеночек со своими "незаслуженными слезами" прожил не одну, но много земных жизней, в которых он сам наделал себе тяжких долгов, аналогичным образом мучая беззащитные существа, и что пережитое в этой жизни горе является, таким образом, его старым долгом, по которому он уплатил сполна, то не употребил бы он суровых слов против Бога. Подобные взгляды являются обычными на Западе вследствие постоянного смешения понятий Бога и Кармы.

Сомневающемуся в вечной Воздающей Справедливости Будда говорил следующее: "Когда-то ты совершил такое же зло, какое причиняет тебе сегодня, вольно или невольно, твой враг. Итак, терпи безмолвно. Ты искупаешь только свою собственную вину".

**Страдание является в большинстве случаев, но не всегда, заслуженным следствием нарушения Космических Законов.** Следовательно, необходимо изучение Законов Кармы и Перевоплощений, так как лишь они открывают истинный смысл страданий.

До сих пор самый ясный и исчерпывающий ответ на вопрос о смысле страдания был дан Великим Учителем Мудрости Гаутамой Буддой. Будучи сыном индийского царя, Он избрал путь монаха и отшельника. Это помогло Ему постигнуть всю ничтожность земных благ. Он познал также невозможность достижения совершенства путем аскезы и полного отречения от земных благ. Первоначально чистое по своей сути Учение Будды, опошленное, как и христианство, теологами в ходе тысячелетий, есть ни что иное, как учение о страдании и о преодолении его.

Будда провозгласил четыре Великие Истины. Первая Священная Истина о страдании гласит: "Рождение есть страдание, союз с нелюбимыми есть страдание, разлука с любимыми есть страдание, недостижимость желаемого есть страдание, вся жизнь личности есть страдание".

Вторая Священная Истина об истоках и возникновении страданий провозглашает: "Тантха или страдание есть истина о возникновении страдания. Тришна, или стремление к бытию, ведущее от одного рождения к другому, является вместе с жаждой наслаждений, богатств и власти ключом к возникновению страданий".

Третья Священная истина об окончании страдания – "это освобождение от желаний, отказ от всех эгоистичных мотивов и уничтожение воли к физическому бытию".

Здесь явно имеется в виду преодоление материи и освобождение от Колеса Перевоплощений через достижение Высшего Состояния Сознания на ступени "Архата", а не уничтожение самой жизни. Жизнь не может быть уничтожена, она лишь вытесняется в сферы Тонкого Мира. Физическая жизнь является предпосылкой для эволюции духа, погрузившегося в материю.

На Западе господствует абсолютно превратное представление о буддистском понятии "Нирвана". Оно никогда не означало перехода в 'Ничто' или в состояние блаженного покоя, но только возросшую творческую деятельность на основе все больших способностей и растущей ответственности, для чего необходима именно ступень "Архата" или "Учителя Мудрости", ибо только он может с полной ответственностью созидать жизнь на Стихийных Планах. Это со всей очевидностью предполагает преодоление низшей личности, т.е. уничтожение воли к физическому бытию, что тысячекратно возмещается достижением Высшего или Божественного Сознания. Этот процесс, однако, еще не может постигнуть погрязший в эгоизме человек. Это, несомненно, состояние блаженства, в котором уже нет места земному страданию и в котором человек полон сострадания к страдающим созданиям. Оно не является ни бегством от страданий, ни отрицанием жизни, но исключительно преодолением страдания благодаря знанию порождающих его причин. Тот, кто убегает от жизни, никогда не сможет преодолеть страданий. Поэтому Великий Учитель МОРИЯ настоятельно рекомендует: "Не уклоняйтесь от жизни". Лишь тот, кто ищет совершенствования, трудясь в материи, естественным образом достигает состояния Нирваны.

Цель эволюции не может заключаться в том, чтобы человек из жизни в жизнь совершал одни и те же ошибки, за которые ему приходится платить глубочайшими страданиями. Эволюция, т.е. развитие проявляется только тогда, когда мы стремимся избежать ошибок, освобождаясь тем самым от страданий и трансмутируя их в радость и сострадание.

Четвертая Истина Будды об освобождении или о пути к окончанию страданий учит о Священном Восьмеричном Пути, а именно, "Истинная вера, истинное решение, истинное слово, истинное действие, праведная жизнь, истинное устремление, истинные воспоминания и истинное само углубление".

#### а.) Страдание как антипод радости

Живая Этика учит, что природа нашего высшего "Я", родственная природе Высшего Космического Начала, есть блаженство. Но, с другой стороны, из наставлений Будды и реальностей жизни мы видим, что страдания заложены в природе нашего низшего психического "Я" или "Личности". Двойственная природа человека обуславливает то обстоятельство, что как блаженство, так и страдания, как радость, так и печаль, как чувство наслаждения, так и боль суть атрибуты человеческой материи и являются в этом смысле антиподами или противоположными полюсами духа и материи.

**Биполярность есть основной закон жизни.** Без противоположности полюсов нет напряженности, без напряженности нет движения, без движения нет жизни. **Поэтому жизнь нуждается в противоположных полюсах радости и страдания. Страдание является, таким образом, космической необходимостью на стадии развития человеческого сознания.** 

Человек биполярен в двух отношениях. Во-первых, в отношении своей конституции, состоящей из материи и духа, и, во-вторых, благодаря разъединению Начал, т.е. первоначально объединенного в одной сущности мужского и женского полюса. Начиная с этого момента мужчина и женщина подобны двум разъединенным магнитным полюсам, ищущим друг друга. Страдание, возникшее вследствие утраты когда-то своей половины, преобразуется в радость при встрече с ней.

Следовательно, главная причина страданий человека заключается в его двойственной природе и в его половинчатости. Устремления и желания нашего духа и нашего

Высшего "Я" диаметрально противоположны устремлениям и желаниям материальной природы человека - его Низшего "Я". В вечной борьбе между Высшим Началом, побуждающим нас к утончению и возрастающему совершенствованию, и Низшим Началом, увлекающим нас вниз к погружению в материю и уплотнению, кроется причина или "корень зла" наших страданий. И если в этой борьбе в конечном итоге побеждает Высшее Начало, то человек, несмотря на крайне мучительные задачи своей личности, испытывает истинную радость. Однако, до тех пор, пока победу в нем одерживает Низшее Начало, устремленное к тому, чтобы всем обладать, всё удержать для себя и использовать к собственной выгоде, он вынужден будет испытывать все больше и больше страданий.

**Несовершенство всегда и всюду пробуждает в человеке тоску по совершенству и улучшению.** Это в равной степени относится как к душевному, так и к земному плану. Поэтому, пока Земля представляет собой арену нашей борьбы за совершенствование условий существования, борьба эта не закончится. Только несовершенные обстоятельства дают человеку возможность развития и проявления. Даже святой может проявить себя лишь в несовершенном мире, нуждающемся в улучшении. В совершенном мире у него не было бы возможностей для развития.

Таким образом, Зло, как антипод Добру, имеет свое космическое обоснование, так как человек может развиваться лишь в условиях биполярной напряженности. Многие исправляют в этой жизни ошибки, совершенные в прошлых жизнях.

Подобным же образом дело обстоит и со страданиями. Только, когда мы погружаемся в страдания и несчастья, в нас пробуждается элементарное стремление к блаженству и радости. Для того, кто привязан к материи, она становится фактором страдания, ибо истинный человек, т.е. самое существенное и ценное в нем, ведет свое происхождение от духа.

Чтобы быть способной испытать чувство блаженства, радость и свободу от страданий, чистое удовольствие и небесное наслаждение, душа должна в страданиях пережить противоположные этим чувствам состояния в мире несовершенства. Только тот, кто сам испытал эти мучительные состояния, может по достоинству оценить освобождение от них.

#### б.) Два вида страдания

Нет на Земле человека, который бы в той или иной форме не испытал бы душевного страдания или физической боли. Различия состоят в размере и характере страдания. Под страданием мы понимаем мучительные ощущения в духе, в душе и в теле.

В соответствии с двойственной природой человека, состоящей, грубо говоря, из видимой и невидимой материи, или из физического и нескольких тонкоматериальных тел, человек испытывает страдания также трех видов, а именно, физические, душевные и духовные. Само собой разумеется, что человек, духовно мало развитый, испытывает преимущественно физические страдания, т.е. страдания своего тела. Как только человек начинает испытывать духовные и душевные страдания или если он в глубине души испытывает угрызения совести или страдания подобного рода, то это уже признак проснувшегося сознания и роста человеческого духа.

# 2. Когда страдание появилось в мире?

#### а.) Нисхождение в материю

Страдание возникло в момент соединения человеческого духа с материей, ибо мучительно это погружение в материю или борьба той индивидуализированной искры Божественного Духа, задача которой превратить развившегося из животного царства животного человека в духовного человека или Богочеловека. Для того, чтобы побудить духовную душу к этой жертве, необходимо было, чтобы пребывание в материи было связано с многочисленными удовольствиями, в противном случае физическая жизнь человека была бы с самого начала невыносимой.

Мы видим, таким образом, что пребывание в материи обладает большой притягательной силой. Оно дает иллюзию ценности земных благ и очарование власти и удобств. Если бы с самого начала не было бы этих преимуществ, то для человеческого духа не существовало бы и стимула к соединению с материей. Человек, будучи частицей Божественного "Я", сначала сам становится творческой сущностью и через это очень легко забывает о своем Божественном происхождении. Иллюзия материального великолепия настолько притягивает ставшего творческим человека, что, согласно восточной легенде, даже Боги (имелись в виду Высшие Учителя и Архангелы), добровольно спустившиеся в материю, забыли о своей Божественности. Это относится также к Сатане, который променял великолепие общения с Богом на самовозвеличение своей персоны и стремится удержать своих сторонников в блеске земного мира. Однако, освобождение от материи неизбежно. Чем дольше оно задерживается, чем больше животная природа (низшая четверица) в человеке отказывается следовать за стремлением Божественной Монады вновь приблизиться к своему Божественному Происхождению, тем мучительнее становится отрыв от привязанности к Земле и все труднее дается восхождение в Высшие Сферы Духа.

Материя преходяща и подвержена постоянной трансформации. Все желания и устремления, направленные на то, чтобы удержать дух в грубой материи, вместо того, чтобы одухотворить материю, не могут завершиться иначе, чем страданиями и болью.

#### б.) Начало негативной Кармы

Разделение полов в середине Третьей Коренной Расы положило начало негативной Карме и, следовательно, страданию. Вместе с тем происходил процесс полного погружения в материю и постепенное забвение своего Божественного Происхождения. Согласно библейской легенде это было изгнание из Рая. С этого момента человек вынужден был в поте лица зарабатывать хлеб свой насущный, т.е. страдания заставили его трудиться в материи.

Отныне человеческое сознание находилось на особой ступени развития, человек научился различать Добро и Зло и, таким образом, наступил момент, когда ему пришлось взять на себя ответственность за свое мышление, желания, слова и действия, чего нельзя было ожидать от человека раньше, на его подростковой стадии развития. Ведь дитя неразумное нельзя наказывать и привлекать к ответственности, как взрослого. Поэтому Карма первых Коренных Рас оставалась еще без последствий и могла быть изжита в каждой конкретной жизни без трагических ощущений.

Зло влечет за собой зло, добро ведет соответственно к приятным следствиям. Если бы это было не так, в мире не было бы порядка. Многие люди, несомненно, спросят: "Почему именно мне приходится так много страдать, почему у меня такая тяжелая жизнь? Другие, которые, конечно же, не так добры и порядочны, как я, живут значительно легче". Христианские церкви, не зная Закона Кармы, дают в таких случаях следующее объяснение: "Кого Бог любит, тому он и посылает страдания". Однако тезис этот несправедлив и неразумен. Как может абсолютно Справедливый и Всемилостивейший Бог, руководствуясь садистскими чувствами, либо 'авансом' наказывать невинного человека? Следовательно, причины наших страданий заложили в прошлом мы сами, т.е. они должны быть реакциями на действия, которые мы сами совершили столетия или тысячелетия назад.

В большинстве случаев мы, естественно, ничего не помним из своих прошлых жизней, что является благом для всех людей без исключения. Впрочем, никто не должен стыдиться своего прошлого, так как все когда-то совершали ошибки. В настоящем лучше быть расплачивающимся, т.е. страдающим, и учиться на своих ошибках, чем по незнанию совершать новые преступления, как это ежедневно можно наблюдать у незнающих и слабохарактерных людей. Многие люди создают себе в настоящее время плохими поступками ужасную Карму на будущее. Страдания будут, таким образом, ещё очень и очень долго существовать на Земле. В этой связи все усилия социального и политического характера будут напрасными до тех пор, пока не произойдет духовное обновление.

Испытав по собственной вине страдания, люди эти станут, вероятно, когда-нибудь в грядущих тысячелетиях порядочнее и лучше. Но и тогда они будут, видимо, причитать и жаловаться, не распознав свои старые заблуждения и ошибки, совершенные ими в далеком прошлом.

Не дано человеку знать ни времени, ни места, где он должен будет искупить свои негативные действия из прошлого. Возмещение за содеянное, однако, неизбежно, ибо без него нет во Вселенной Гармонии и Справедливости. Невыясненным остается всё же вопрос, почему человеку вообще необходимо погружаться в материю и зачем ему создавать негативную Карму?

Во-первых, человек есть составная часть Бога и частица Божественного "Я" и Бог таким путем сам нисходит в материю для поддержания жизни во Вселенной посредством ее попеременного расширения и сжатия. Вторая причина кроется в биполярности. Кто не знал страданий, не сможет познать и радости, кто не испытал ненависти, не сможет любить по-настоящему. Даже Добру для своего проявления необходимо Зло. Без биполярности нет жизни и нет развития, и потому страдание является также противоположным полюсом радости.

Впрочем, не все инкарнации связаны со страданием. Горе и радость сменяют друг друга, и все же прекрасных мгновений в жизни больше. Кто преодолел страдания и понял их смысл, сумеет, оглядываясь назад, даже в них найти радость.

#### в.) От колыбели до катафалка

Будда учил: "Рождение есть страдание, смерть есть страдание". Страдание начинается уже с рождения ребенка и не только через физический акт родов самой матери, который сопровождается и должен сопровождаться болью, ибо воистину лишь из боли рождается цветок радости. Ведь рождению нового гражданина Земли предшествовала его мучительная смерть в Тонком Мире.

Но едва человек вступает в новую жизнь, как уже новые страдания и мучительный опыт подступают к нему. Все периоды жизни человека - начиная со школьной скамьи, дальнейшей учебы, приобретения профессии и кончая бракосочетанием и семейной жизнью – несвободны от страданий. Все развитие, рост и само земное бытие сопровождается неизбежными и постоянными страданиями. Вспомним о накопленной Карме, следующей, словно тень, за нами.

Страданиями завершается, в конечном итоге, наша жизнь на Земле. Приходится проститься со многими желаниями и так много надежд тонет в океане разочарований. Дряхлеет и разрушается когда-то любимое тело. И даже самые изощренные косметические приемы не в состоянии задержать этот процесс. Невежественные люди будут накладывать грим на губы и щеки своих умерших близких, лишь бы защититься от ужаса смерти.

Для людей, не верящих в бессмертие души, мучительное умирание начинается уже с постепенного отказа функций любимого тела, так как они любят его больше всего на свете и отождествляют его со своей мыслящей и чувствующей сущностью. Они не задумываются о том, что рост духовного сознания происходит до самой смерти и что именно в нем кроется сила вечной юности и красоты. В этом смысле смерти нет, но есть лишь смена внешней оболочки из жизни в жизнь и замена её на более красивые и совершенные формы.

# 3. Как возникает страдание?

#### а.) Невежество в отношении Космических Законов

Каждое горе или страдание является доказательством того, что нарушен тот или иной закон жизни. По Закону Кармы мы страдаем в результате наших неразумных или негативных действий из прошлого. Вереница страданий в каждой новой жизни появляется благодаря забывчивости и невежеству людей. Прежде всего, необходимо заметить, что человек забывает о своем Божественном Происхождении и о той высокой миссии,

которую Христос выразил в словах: "Вы же должны стать совершенными, как совершенен Отец ваш Небесный". К этому состоянию следует стремиться во всех обстоятельствах жизни и во всех профессиях, будь то священник или невежда, миллионер или подсобный рабочий. Кто развил свой дух и познал смысл своего бытия, тот знает, что ему под силу в ходе сотен воплощений усвоить весь максимально возможный жизненный опыт, вследствие чего условия отдельных инкарнаций будут также всегда разными. Зная это, познающий радостно и невозмутимо будет нести свой тяжкий жребий.

Страдание возникает, главным образом, из-за пренебрежения природными законами. Нарушаются они обычно по невежеству, слабохарактерности и из-за непротивления злу. Зло, причиняющее страдания, как полюс, противоположный Добру, имеет, вероятно, право на существование. Люди, однако, сами еще глубже втянули себя в круг страданий, чем это когда-либо могло быть предусмотрено планом развития, ибо они пассивно наблюдали, как Зло на Земле увеличивает свою власть.

Поэтому не может быть и речи об уменьшении человеческих страданий, пока Зло обладает властью над людьми. Каждая капля страдания есть результат наших собственных отрицательных мыслей, слов, желаний, действий и усилий в прошлом.

Мы не можем, исходя из этого, рассматривать пережитые нами страдания как наказание или месть со стороны природных законов или Бога, но лишь как реакции, которые мы сами вызвали к жизни. Люди сами наказывают себя. Поэтому Высшие Существа, а именно, Старшие Братья человечества или Учителя Мудрости, руководящие нашей эволюцией, стараются, по возможности, отразить созданные нами негативные силы, чтобы смягчить человеческие страдания.

И если человек всё же отказывается следовать этим доброжелательным указаниям, то приходится ему испить чашу собственного горького опыта. Но тогда он должен быть готов к этому, так как нарушение закона всегда влечет за со- бой неприятные следствия. Если мы прикоснемся к раскаленной печи, получая при этом ожог, то не она нас наказывает, а наше собственное незнание и безрассудство. Мы ощущаем лишь следствия природного закона.

Боли, от которых мы страдаем, не всегда физического происхождения, они часто возникают в связи с ростом духа, а не только из-за невежества и пренебрежения космическими законами.

Мучителен также отказ человека от прежнего мировоззрения, которого он ревностно и в твердой вере придерживался и которое он теперь вынужден признать устаревшим и во многом неверным. Во избежание подобного мучительного опыта рекомендуется, поэтому, при всех обстоятельствах стимулировать свой духовный рост и постоянно бороться с собственным невежеством.

Развитие духовных центров (чакр), которое начинается на стадии проявления Высшего Сознания, также связано с сильными физическими болями. Но не все необъяснимые страдания являются болями в центрах. Сказано, что "духовный путь" есть путь несения Креста. Каждый шаг, ведущий нас ближе к цели, должен быть нами выстрадан. Но тот, кто приближается к Божественному Сознанию, уже почти не ощущает боли. Большая радость ожидает паломника, одержавшего победу над материей.

#### б.) Желания и вожделения

Кроме невежественности, ведущей к нарушению природных законов, можно указать ещё на много других причин, влекущих за собой страдания. Человек наполнен всевозможными желаниями и вожделениями, причем наибольшая их часть направлена на достижение самых различных земных благ. Хотя с точки зрения Высшей Мудрости они нереальны и иллюзорны, они, тем не менее, находятся в центре внимания материалистического мировоззрения. Большинство желаний находится, кроме того, далеко за пределами возможности их осуществления и часто люди, одержимые ими, строят в своем воображении явные воздушные замки и фантастические картины. Многие люди не удовлетворяются тем, что они имеют, и хотят все большего и большего.

Именно в конце Кали- Юги, или эпохи Тьмы, поистине ненасытной стала алчность людей к получению земных благ. Она продолжает расти в прогрессии, подобно аппетиту во время еды. Удовлетворение страстей ведет, в конечном итоге, к маниям, несущим в себе ужас бездны.

Страсти порождают страдания. Даже неумеренность в удовлетворении потребностей нашей физической природы может стать причиной неизлечимых болезней.

Те немногие люди в истории человечества, которые стремились к самосовершенствованию, не только поняли, но также мучительно прочувствовали, что физическая природа человека является тормозом для его духовного развития. Поэтому воспитание должно быть направлено на обуздание желаний и вожделений человека, так как не только душе, но и телу может быть нанесен длительный ущерб.

#### в.) Жажда собственности как фактор страдания

Важным фактором, вызывающим страдания, является страсть к обладанию. Каждое желание, каждая мысль и все действия, направленные на приобретение собственности, как правило, немедленно ведут к возникновению у человека негативной Кармы, а вследствие этого к страданию.

Жажда собственности, борьба за ее сохранность, защита собственности от грабежа, хищение чужого добра и т.д. приводила человека к бесчисленным преступлениям, убийствам и войнам, в результате которых страдали целые народы, а в последнее время почти все человечество.

Человеческое общество придает собственности преувеличенное значение и совсем забывает, что только один Бог, как создатель нашей Солнечной Системы, обладает правом на свое творение и что ОН доверил нам земные богатства с целью облагородить их. Мы должны также умножать их, наполнять их доброжелательной аурой и, улучшив их, передать их однажды тому, кого ОН назначит нашим преемником. Люди, которые верят, что они один раз живут на Земле, действуют как разбойники, бессмысленно присваивая все, что попадается под руку. Но вот приходит час смерти и с тяжелым сердцем они вынуждены оставлять на Земле все, что им принадлежало. И, может быть, единственным утешением для них будет возможность передать свою собственность любимым людям.

Сколько тяжкого труда и страданий берут на себя люди, чтобы приобрести собственность. Сколько совершено преступлений и обманов, чтобы завладеть благами, дающими лишь краткий миг радости. Кроме того, забывается обычно то обстоятельство, что многие блага, которые человек считает своей собственностью, принадлежат Создателю и даны ИМ взаймы, ибо только ОН может быть истинным владельцем созданной ИМ планеты. Пока человек не научится к любому имуществу, и к чужому тоже, относиться также бережно, как к своей собственности, он не может рассчитывать на лучшую долю. Правильно будет смотреть на свою собственность как на владение самого Создателя. ОН передал нам часть своих владений во временное пользование, т.е. на время нашего пребывания на Земле. Следовательно, Земля, будучи в космическом смысле общественным достоянием, которое непозволительно использовать в качестве объекта спекуляций в целях обогащения и эксплуатации, не подлежит купле-продаже.

Для знающего земное бытие есть лишь малый эпизод нашей совокупной жизни, и только малая часть в сравнении с нашим пребыванием в Тонком или Астральном и Ментальном Мирах. Поэтому человек должен осознать, что не материальные блага являются постоянной ценностью, но исключительно духовные богатства. И Христос настойчиво учил: "Что пользы человеку, если он завоюет весь мир, но душу свою погубит". Земное бытие дано нам не с целью накопления материальных благ, но для расширения и развития нашего сознания. Обладая расширенным сознанием, человек учится отличать реальное от нереального и постепенно становится ответственным сотрудником и со-Творцом в Космосе.

#### г.) Плохие качества характера и страсти

Кроме стремления к собственности есть, естественно, еще много других факторов человеческой жизни, порождающих страдания самого разнообразного характера. Существует целый ряд негативных качеств, вызывающих страдания в человеческой жизни. В качестве примера можно указать на особую психическую заразу, которую люди вообще склонны не замечать. Это обман других людей, а также самообман вследствие неверных представлений о самом себе, окружающей среде и о процессах во Вселенной. Душевные разочарования и озлобленность - неизбежные следствия этого. Совет не лгать и стараться освободиться от тех или иных отвратительных качеств дается не только потому, что речь здесь идет об этическом постулате, но в большей степени потому, что таким образом мы сможем избавиться от горя, болезней и разочарований. Кто лживо мыслит, тот живет фальшивыми представлениями и вносит эту ложь в свое тело. И тогда при встрече с истиной становится все труднее распознать её.

Существуют люди, мышление которых настолько лживо и запутано, что они не в состоянии более воспринимать истину. При всех обстоятельствах они борются против нее, даже если у них нет для этого обоснованных аргументов. Самый простой способ разделаться с истиной заключается в том, чтобы объявить ее ненаучной и сделать из нее посмешище. Это с успехом предпринимается ещё и сегодня, ведь это очень просто - ни во что не верить или все отрицать и, кроме того, это маскирует невежество. Мужество в познании истины, даже без очевидных доказательств, - вот то качество, которое характеризует человека, истинно ищущего её в жизни.

Наихудшей является ложь, выдаваемая за правду. Ложь отравляет совместную жизнь людей в семье, в кругу родственников и знакомых, а также в обществе. Следующий ущерб от лжи заключается в том, что согласно единому закону ассимиляции она затягивает человека в паутину лжи наряду с другими лжецами, вследствие чего отрицательные мысли притягиваются к друг другу и образуются плотные скопления хаотичных сил, возвращающихся к своему по родителю.

Кроме того, существует не только бытовая ложь, но и значительно более крупная, так называемая конфессиональная ложь. Это превратные представления о религии и мироздании, навязываемые под угрозой наказания в аду или каким-либо другим образом. Подобная конфессиональная ложь является самой страшной, так как она в состоянии на многие тысячелетия задержать в развитии людей, попавших под её влияние, и помешать расширению их сознания. В этом смысле следует понимать те суровые слова, которые Христос в свое время бросал в лицо теологам-книжникам. (см. Евангелие от Матфея 23/13, 23/25, Евангелие от Марка 12/38.) Эти слова в равной мере относятся и к сегодняшним теологам.

Говоря о плохих качествах и привычках, обязательно ведущих к страданиям, в первую очередь следует упомянуть неумеренность в еде и питье, или, иначе, обжорство и пьянство. В этом случае люди создают себе страдания в виде болезней не только в этой жизни, но и на далекое будущее. Не всегда болезни могут быть изжиты человеком в одной жизни, так же как не может быть изжита за одну жизнь совокупность всей негативной Кармы, щедро накопленной им в своих предшествующих жизнях. Следовательно, они могут проявиться затем в следующих инкарнациях. В настоящее время люди болеют многими болезнями, причины которых были заложены уже в минувших столетиях в силу неправильного образа жизни и, не в последнюю очередь, из-за неумеренности, пьянства и других страстей. Врачи часто оказываются беспомощными перед новыми болезнями и проходят десятилетия, прежде чем появляются лекарства, необходимые для борьбы с ними. А другие болезни, приблизившиеся к своему кармическому завершению, почти полностью поддаются излечению. Также будет происходить и в будущем и, следовательно, при современном положении в мире нет никаких шансов на окончание страданий. Более того, закладываются причины для возникновения новых неизлечимых болезней, которые могут принять значительно более страшные размеры, чем чума в минувших столетиях. Стоит только вспомнить о растущей радиоактивности в мире.

Существуют, к сожалению, не только физические болезни, но также многочисленные болезни духа. В настоящее время они все более возрастают, с одной стороны, из-за опасностей, связанных с психизмом и медиумизмом, с другой стороны, из-за чрезмерного напряжения нервов.

Непременно следует упомянуть также "прегрешения против Духа Святого". Под ними следует понимать богохульство и разрыв связи с Иерархией Света, т.е. с Космическим Руководством. Такой грех подобен проклятию из уст ребенка по отношению к своей любящей матери. Без сомнения многие невежды скажут: "Мы часто кощунствовали против Бога и Его Сотрудников (Христа, Будды, Мории и других), тем не менее, с нами ничего не случилось". Пусть глупцы эти сходят однажды в дома для сумасшедших, для глухонемых, в тюрьмы, дома для бедных и т.п. Там они встретят многих, себе подобных, из прежних воплощений. Ведь они чаще всего в этой жизни не грешили и поэтому кажутся безвинно страдающими. Причины же их печальной участи кроются в прошлом. Никогда следствия оскорблений Высших Начал не наступали мгновенно.

В последнее время многие люди и, прежде всего, молодежь создают себе новые страдания благодаря неумеренному и превратно понимаемому спорту. Цель спорта заключается в активизации и укреплении тела, а также в сохранении здоровья. Но состязательные виды спорта, ставшие своего рода эпидемией, мотогонки, наряду с всеобщей манией рекордов, к сожалению, не преследуют этой цели, в результате чего нередко про-исходят несчастные случаи со смертельным исходом или, по меньшей мере, наступает длительная инвалидность, либо болезнь.

Нельзя закончить эту главу, не упомянув, что во все времена, а не только в двадцатом столетии, политическая нетерпимость и религиозный фанатизм приводили к слепой ненависти, террору и к уничтожению противников в кровавых сражениях, что становилось причиной многочисленных страданий. Известно, что наибольший процент всех войн был вызван именно религиозными разногласиями и что именем Спасителя, который учил любви к ближнему и состраданию, были уничтожены миллионы людей. Как ни мучительно это признавать, но христианские церкви способствовали появлению среди своих противников большего количества мучеников, чем это можно было наблюдать в их собственных рядах.

В двадцатом веке под знаком общего безразличия в вопросах веры на передний план выступила значительно большая религиозная терпимость, но зато религиозные войны сменились кровавыми мировыми войнами, корни которых следует искать в национальной и расовой ненависти, а также в национальной зависти к лучшему куску пирога. Миллионы убитых, миллионы инвалидов, вдов, сирот, а также миллионы беженцев и изгнанников, всюду одни напрасные страдания - всё это результат человеческого невежества и отсутствия характера.

#### 4. Цель страдания

В Живой Этике указывается, что горе и страдание являются наилучшими очистителями. Они также наилучшим образом сокращают Путь. Горе имеет для человека великое воспитательное значение и становится учителем, помогающим нам уверенно достичь конечной земной цели, а именно, подчинения низшего "Я" высшему и проявлению Божественности в нас. Испытывая из жизни в жизнь всевозможные страдания, человек постепенно обращает свое внимание на причину своих мучений и, в конце концов, начнет остерегаться повторения тех действий, которые порождают причины его мучений. Так, душевное горе и физическая боль вынуждают человека справляться со своими жизненными задачами, помогают ему выработать лучший характер и достичь, наконец, высшей мудрости.

Тот, кто возьмет на себя труд понаблюдать за своим собственным развитием, заметит, что самые важные решения своей жизни он принимал под влиянием пережитого страдания. Страдание является, таким образом, стимулирующим средством, побуждающим человека к действию.

Выстояв в страданиях, горестях и борьбе, душа выходит из них, обогащенная опытом и психической энергией. И даже если в борьбе со своей низшей природой душа вновь терпит поражение, все же благодаря страданию она постепенно очищается и учится. В свете этого познания Земля становится для человека школой жизни и местом эволюционного очищения.

#### а.) Смысл предупреждения посредством боли

Чувство боли предупреждает человека о надвигающихся болезнях и повреждениях тела. Телесные боли являются, следовательно, в высшей степени необходимым сигналом бедствия, извещающим об опасных ситуациях, иначе на болезни не обращали бы внимания и человеческому телу по легкомыслию и неосторожности наносили бы ущерб. Тело, как известно, представляет собой необходимый инструмент для того, чтобы наша душа могла трудиться в материи. Следовательно, с ним нужно обращаться как с драгоценным инструментом, нуждающимся в обязательном тщательном уходе и защите. Если бы не было болевого предупреждения, то даже безобидное воспаление слепой кишки могло бы привести к смерти.

Впрочем, и физическая боль имеет духовное значение, ибо она обогащает человека познанием и опытом.

#### б.) Значение горя

Ничто не случается в жизни без смысла. Кого не удовлетворили предыдущие пояснения о значении страдания, пусть задумается о том, что только страдание, в первую очередь, приводит к добру и уводит от зла. Именно оно пробуждает добродетели и такие хорошие качества в человеке, как, например, сострадание, милосердие, отзывчивость, бережливость, которые в противном случае никогда не проявились бы. Кто сам в жизни не испытал горя, тот вряд ли готов помочь другому человеку. Существуют, конечно, люди, которым мало один раз пережить несчастье. В таком случае горе постучится к ним еще не раз.

**Горе обычно облагораживает и возвышает человека.** Лишь под влиянием горя мы стремимся освободиться от тех обстоятельств, которые причиняют страдания. Горе смягчает резкие черты характера. Только тот, кто много выстрадал, поймет беду другого человека.

Мы видим, таким образом, что горе принуждает человека к напряжению всех сил его тела и духа. Оно побуждает его проникать в глубочайшие проблемы жизни и восходить к величайшим достижениям. "Per aspera ad astra" - через тернии к звездам, так в свое время говорил уже Парацельс. Исходя из этого горе должно быть пережито. Все великие художники, герои, святые и пионеры человечества прошли закалку в огненном горниле горя. Из мучительного опыта и разочарований они черпали импульсы к величайшим своим достижениям и достигали своих одиноких и все же таких счастливых вершин. Ни один земной подвиг не совершается без страданий, но каждый, кто готов на подвиг, должен возжечь огонь своего сердца. Только по возженным огням сердца распознает Учитель устремленного к Нему путника.

# 5. Преодоление страданий

#### а.) Путь Золотой Середины

При наличии двух крайностей истина всегда находится посередине, отсюда и народная мудрость о" Пути золотой середины". В отношении преодоления страданий это единственный путь, ведущий к их постепенному уменьшению и, в конечном итоге, освобождению от них. Поэтому Будда отказался как от королевского благосостояния, так и от монашеского аскетизма, ибо оба пути вели к крайностям и к неумеренности.

Богатство и власть - великие обольстители, с легкостью увлекающие человека к гибели. Они совращают его к распущенности, разврату и тирании. И, кроме того, они не создают абсолютно никаких предпосылок для счастья жителя Земли, скорее, они способствуют его несчастью.

Человеку нужно учиться освобождаться от рабства своих желаний и страстей. Только тогда он придет к срединному пути, способному уменьшить человеческие страдания. Путь этот ведет только через искусство отречения и через постепенное, благоразумное преодоление желаний. Никогда не следует насильственно отучать себя от чего-либо, так как рецидив страсти может быть сильнее, чем сама страсть до того. Монахи и монахини, заключавшие себя в кельях и монастырях, чтобы истязать свою плоть голодом и половым воздержанием никогда такими средствами не одерживали победу над своей физической природой. Природа не допускает насилия над собой.

Нельзя одолеть проявления инстинкта посредством аскетизма, так как они являются выражением жизненной энергии, которую следует постепенно трансформировать в духовную энергию, что, однако, лишь тогда приведет к желаемым результатам, когда человек идет Путем Золотой Середины. Плохие качества и склонности должны быть изжиты в сознании постепенно, без принуждения и без надежды на немедленные результаты. В нем должно вызреть понимание того, что потребности тела подчиняются потребностям духа, и что у физического тела есть необходимые функции, которыми пользоваться надо умеренно, иначе вымрет весь род человеческий, что, конечно же, не является замыслом Творения.

#### б.) Конец негативной Кармы

Чтобы освободиться от страдания, нужно прекратить порождать новые причины для его возникновения. Как огонь гаснет лишь тогда, когда к нему не поступает кислород, так и страдания закончатся, если не будут больше создаваться негативные причины. Ктото укажет на то, что постепенное изживание негативной Кармы связано с большими страданиями, препятствиями и трудностями. Это явление никого, однако, не должно обескураживать, ведь оно является симптомом того, что мы на пути к исправлению своих тяжелейших ошибок и духовному восхождению. Кто заслужит большего, сможет быстрее заплатить старые долги и заработать капитал на будущее. Следовательно, знающим и постигающим дается возможность страданиями заплатить по старым счетам и, несмотря на это, наполняться радостью. Близится час духовной инкарнации, то есть тот момент, когда постепенно приходит освобождение от необходимости рождения в физическом теле.

В целом, с окончанием разделения двух начал в середине Шестой Расы подходит к концу негативная карма и связанные с ней страдания. Когда оба первоначальных партнера (две, когда-то утратившие друг друга половинки) вновь обретут друг друга и будут сообща трудиться в одном направлении, тогда между ними наступит гармония, радость и блаженство. Малейшая мысль о дисгармонии и бессердечности исчезнет и уступит место гармоничному сотрудничеству, которое несет с собой окончание страдания на Земле.

#### в.) Начало сострадания

На пути эволюции человеку необходимо развить в себе чувство любви и сострадания к окружающим его людям. Но чтобы побудить жестокого и безжалостного человека к любви и состраданию по отношению к своим ближним, нет другого средства, кроме страдания. Только тогда проснется у него понимание горестей других людей.

**Сострадание есть признак развитого сознания.** Это та ступень, на которой человек познает Космический Закон Жертвы. Все Учителя Мудрости поступают согласно этому закону и даже, преодолев материю, они ещё и ещё раз инкарнируются на Земле, чтобы подготовить условия для духовного прогресса человечества. Смерть Назарянина на Кресте была, прежде всего, символом тяжкой жертвы в служении невежественному человечеству и доказательством Его величайшего сострадания к нему.

#### г.) Транс мутация низших качеств характера

**Сущность преодоления страданий заключается в транс мутации низших качеств в добродетели.** Для преодоления страданий необходимо развить силу противостоять искушениям и слабостям. Невелико, однако, число тех людей, которые уже научились владеть собой, контролировать свои желания и страсти и отказываться от них.

Разумеется, одной земной жизни абсолютно недостаточно, чтобы достичь хотя бы малой степени совершенства или хотя бы частично избавиться от своих негативных качеств. Исходя из этого, Живая Этика рекомендует человеку распознать в себе три из своих самых худших качеств и постараться преобразовать их в хорошие. Но, как известно, легче человеку ежедневно по десять минут стоять на голове, чем выполнить это простое этическое требование.

На основании нижеследующего перечня человеческих свойств, который никоим образом не претендует на полноту, предпочтительно поразмыслить о том, в чем заключаются самые крупные недостатки нашего характера и где, следовательно, нужно приложить усилия в целях улучшения наших природных качеств.

| Ненависть                           | в любовь и прощение                       |  |  |  |
|-------------------------------------|-------------------------------------------|--|--|--|
| Бессердечие, садизм и беспощадность | в страдание, доброту, уважение и отзывчи- |  |  |  |
|                                     | вость                                     |  |  |  |
| Мстительность                       | в благородство                            |  |  |  |
| Зависть, скупость                   | в великодушие и щедрость                  |  |  |  |
| Эгоизм, себялюбие                   | в альтруизм и любовь к ближнему           |  |  |  |
| Деспотизм, тиранию                  | в дружбу и товарищество                   |  |  |  |
| Нетерпимость                        | в терпимость                              |  |  |  |
| Сварливость                         | в уступчивость, миролюбие                 |  |  |  |
| Гнев, упрямство                     | в кротость и самообладание                |  |  |  |
| Придирчивость и критиканство        | в понимание, хорошее мнение, благожела-   |  |  |  |
|                                     | тельность                                 |  |  |  |
| Болтливость                         | в молчаливость и сдержанность             |  |  |  |
| Раздражительность, брань,           | в самообладание, кротость и взаимопонима- |  |  |  |
| вспыльчивость, безудержность        | ние                                       |  |  |  |
| Фанатизм                            | в разумное усердие и самообладание        |  |  |  |
| Несправедливость                    | в справедливость                          |  |  |  |
| Тщеславие, нескромность, гордость,  | в смирение и скромность                   |  |  |  |
| жажда славы, заносчивость           |                                           |  |  |  |
| Властолюбие, надменность            | в услужливость и сдержанность             |  |  |  |
| Жестокость и насилие                | в самообладание и любовь к ближнему       |  |  |  |
| Раздражительность                   | в спокойствие и уравновешенность          |  |  |  |
| Наглость и надменность              | в предупредительность и скромность        |  |  |  |
| Невежливость                        | в вежливость                              |  |  |  |
| Дерзость, унижение себе подобных    | в благородство и приветливость            |  |  |  |
| Мелочность, нетерпимость            | в великодушие и терпение                  |  |  |  |
| Неверность                          | в верность                                |  |  |  |
| Нечестность, коварство              | в честность и искренность                 |  |  |  |
| Аживость, лицемерие, хитрость       | в чистосердечие и честность               |  |  |  |
| Ненадежность                        | в надежность                              |  |  |  |
| Любопытство                         | в самообладание                           |  |  |  |
| Вялость                             | в жажду деятельности                      |  |  |  |
| Лень                                | в прилежание и выдержку                   |  |  |  |
| Безволие                            | в силу воли                               |  |  |  |
| Пессимизм, подверженность дурному   | в оптимизм и бодрость                     |  |  |  |
| настроению                          |                                           |  |  |  |
| Недовольство, безрадостность        | в довольство и радость                    |  |  |  |
| Малодушие, трусость                 | в мужество и храбрость                    |  |  |  |
| Нерешительность                     | в решительность                           |  |  |  |
| Мрачность                           | в юмор                                    |  |  |  |
| Неряшливость, рассеянность          | в порядок, собранность                    |  |  |  |
| Поверхностность                     | в чувство долга и добросовестность        |  |  |  |

| Неосторожность, неточность | в осторожность и точность               |  |  |
|----------------------------|-----------------------------------------|--|--|
| Упрямство                  | в чувство коллективизма и уступчивость  |  |  |
| Страстность                | в бесстрастность                        |  |  |
| Жажда наслаждений          | в самообладание, отречение              |  |  |
| Эротика, распутство        | в бескорыстную любовь и воздержание     |  |  |
| Ревность                   | в отречение, истинную любовь, понимание |  |  |
| Невежество, неопытность    | в знание и мудрость                     |  |  |

Для ученика, вступившего на духовный путь, важно знать, что высокомерие, раздражительность, обидчивость и любопытство являются теми утонченными слабостями, которые доставляют начинающему ученику наибольшие трудности. И, разумеется, более грубые пороки должны быть изжиты уже намного раньше.

Все перечисленные здесь качества являются источником человеческих страданий. Только их постепенное, последовательное преобразование в добродетели поможет превратить горе в счастье и радость.

На путь облагораживания своей природы должны вступить все люди. Нет ни одного существа в мире, которое бы достигло высших ступеней эволюции без предварительного прохождения огненного пути очищения. Поэтому, да будут благословенны страдания, как великолепные ступени восхождения.

#### д.) Освобождение от привязанностей

Одной из важнейших предпосылок избавления от страданий является освобождение от привязанности ко всем земным благам. Живая Этика учит: "Можно не иметь никаких вещей и все же быть привязанным к ним, и можно жить в богатстве и быть, тем не менее, внутренне свободным от него". Все зависит от сознания и от отношения к вещам. Нищий тоже может очень страдать из-за желания иметь деньги и имущество.

Поэтому Учитель Мория рекомендовал: "Учитесь владеть без чувства собственности". Кто уже смог достичь этого высшего качества, может распоряжаться богатством, не будучи к нему внутренне привязанным, и будет потому использовать его исключительно во благо ближних. Следовательно, никому не запрещено приобретать собственность, напротив, каждому рекомендуется жить по возможности в нормальных условиях. Впрочем, Живая Этика не знает никаких заповедей и запретов, но только рекомендации и указания.

### 6. Может ли кто-нибудь избавить нас от страданий?

Христианские теологи учат, что Христос смертью своей на Кресте спас человечество и тем самым дал ему возможность попасть на небеса, заплатив за это своею кровью. Согласно церковным догмам, все люди должны были пребывать до этого момента в аду, что было бы явно несправедливо. Уже до рождения Христа миллионы лет на Земле жило много порядочных и религиозных людей, вступивших на путь совершенствования. Помимо этого, на сегодняшний день только четверть населения Земли исповедуют христианство. Почему, собственно, Небеса должны быть закрыты перед всеми так называемыми "язычниками" только потому, что они ничего не знают или не знали о Христе? Ведь во многих случаях они являются более порядочными людьми и ведут себя в большей степени "по-христиански", чем большинство христиан.

Закон причин и следствий доказывает, что не существует возможности избавить другого человека от страданий, так как каждый должен сам искупить свои грехи и ошибки. Желающий быть последователем Христа или Учителя Мудрости, должен сам нести свой крест, т.е. терпеливо переносить свои страдания и преодолевать их своими собственными усилиями. Врата к Мирам Высшим были открыты во все времена и для всех людей, не взирая на различия в вере. Лишь тот может считаться настоящим человеком, кто собственными усилиями сам завоевывает себе "Небеса", а не пытается проникнуть туда подобно слепому пассажиру.

#### 7. Избавление от страданий через самоосвобождение

Не избегай ни страдания, ни радости! Учись страдать, не жалуясь! Не будь пессимистом, несмотря на горе и нужду, но будь оптимистом и продолжай бороться! Никто не может погибнуть, если силой своих созидательных мыслей он постоянно закладывает положительные причины и верит в Бога и в самого себя! Помощь доверившемуся придет всегда, если он утвердился в Боге и в Иерархии Света, но в большинстве случаев, конечно, она приходит в последнюю секунду, когда все собственные возможности уже исчерпаны. Ты преодолеешь страдания, если победишь себя, т.е. низшую природу в себе!

#### 8. Цитаты из АГНИ ЙОГИ

«Знание, знание, знание! Если бы люди больше задумывались над тем, что знание есть спасение, то не было бы доли того страдания. Все человеческое горе происходит от невежества. Потому всякое расширение сознания есть сотрудничество с эволюцией. Всякое явление, преграждающее расширение сознания, – против эволюции; потому действия врагов преступны и карма их ужасна. Знание, будем твердить, явит конец страданию человечества.» (Беспредельность, § 828.)

«Везде указано, что страдание является лучшим очистителем и сокращением пути. Несомненно, это так в существующих условиях Земли. Но могло ли происходить Творение с непременным условием страдания? Нет, конечно, творчество великое не будет предусматривать необходимость страдания. Люди сами с ужасающим старанием ввели себя в круг страдания. Целые тысячи лет люди стараются обратиться в двуногих. Они пытаются злостью угнетать атмосферу Земли. Поистине, каждый врач подтвердит, что без зла не будет и страдания. Умение избавиться от страданий назовем стремлением к добру. Действительно, добро, прошедшее через горнило Огня, делает нечувствительным страдание. Так преображение огненное даже и на Земле возносит превыше страдания. Не следует избегать страдания, ибо земной подвиг без страдания не бывает. Но каждый, готовый к подвигу, пусть засветит огни сердца. Они будут и показателем пути, и щитом нерукотворным. Кто-то спросил: "Как увидит Владыка идущих к Нему?" И отвечено: "По огням сердца". Если мы здесь поражаемся силою Огня нас окружающего и даже напитывающего одежды наши, то как же по Йерархии сияют Огни сердца!» (Мир Огненный, Часть 1. § 618)

«Агни вечен, нетленна огненная энергия! Народные сказания часто упоминают о вечных радостях и горе. Очень научно замечено о неистребимости радости и горя, посланных в пространство. Многие несут чужое горе и многие улавливают радость непринадлежащую, так нужно постоянно помнить о вечных посевах. Мысль, если не сильна, может поглотиться токами пространственными, но субстанция горя или радости нерушима почти как огненное зерно. Полезно насыщать пространство радостью и очень опасно устилать небеса горем. Но где же взять запас радости? Конечно не на базаре, но около луча Света, около радости об Иерархии. Умножение горя есть одна из причин огненных эпидемий, но когда физиология научит людей значению ослаблений горестных, тогда начнутся поиски радостей. Постепенно утвердится скала радости и начнется торжество возвышенное, как самое здоровое. Недаром Мы уже указывали на полезность присутствия здоровых людей. Радость есть здоровье духа.» (Мир Огненный, Часть 1.§ 298)

«Самоотверженное сердце Агни Иога вмещает в себе боль Мира, но это редкое явление. Как сказано в древнейшем песнопении: "Вмещу в сердце боль мира, раскалю сердце, как чрево Земли, наполню его молниями. Новое Сердце - Щит Мира. Начертаю на нем знак Земли-Матери. Крест Матери будет знаком моего горения." Так знали древние; и снова на Служении Миру сердце преданное, потому говорю - надо беречь здоровье! Наполненный сосуд несут бережно. Можно радоваться зажжению огня сердца. Не будем забывать, как неожиданно зажигаются новые огни.» (Иерархия § 102)



Лекция 8

#### Источники:

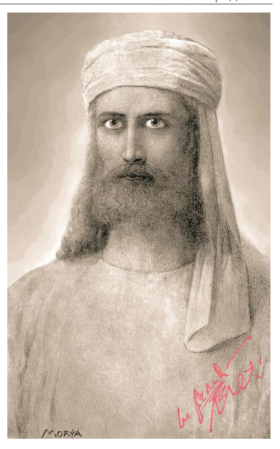
#### - Оригинальные произведения Майтрейи Мории:

| Зов      | Листы | Сада | Мории | §§387 | 1924 г. |
|----------|-------|------|-------|-------|---------|
| Озарение | Листы | Сада | • M • | §§358 | 1925 г. |
| Община   |       |      |       | §§275 | 1927 г. |

#### Серия Живая Этика, состоящая из семи тем:

| Агни Йога                           | §§670 | 1929 г. |
|-------------------------------------|-------|---------|
| <b>Беспредельность</b> часть I и II | §§918 | 1930 г. |
| Иерархия                            | §§460 | 1931 г. |
| Сердце                              | §§600 | 1932 г. |
| <b>Мир Огненный,</b> том І          | §§666 | 1933 г. |
| <b>Мир Огненный,</b> том II         | §§470 | 1934 г. |
| <b>Мир Огненный,</b> том III        | §§618 | 1935 г. |
| Аум                                 | §§600 | 1936 г. |
| <b>Братство</b> часть I             | §§610 | 1937 г. |
| <b>Братство</b> часть II Надземное  | §§955 | 1938 г. |





Учитель **МОРИЯ** – индийский раджпутский принц, дух которого вобрал в себя дух **МАЙТРЕЙИ**, озарив и соответственно затмив его Собой. Данное изображение было сделано Германа Шмихена примерно в 1884 году. Этот портрет часто копировался, однако копии не имели практически никакого сходства с оригиналом, т.е. с «**Обликом Владыки**», необходимым для медитации, содержащейся в книгах!

# Будьте Звездами Мыслепомощи!

Дорогой друг!

Драгоценен каждый день. Потому начинай уже сегодня работу над своим самосовершенствованием и очищай мир своих мыслей.

Пошли немедленно положительные и созидательные мысли во Вселенную. Добрая мысль защитит тебя и поможет твоей душе подняться к Свету, кроме того, она является также высшей реальной силой пространственного воздействия. Никогда не стремись даже в мыслях уничтожать своих противников или других неприятных тебе лиц, ибо злые мысли как бумеранг возвращаются к своему по родителю.

Необычайно важно посылать в пространство добрые мысли. Лишь мыслями о готовности к помощи, любви к ближнему и о мире улучшим мы наше собственное столь же беспомощное положение и положение всего человечества. Давайте же окажем помощь силой наших добрых мыслей и пошлем неоднократно в течение дня следующие обращения во Вселенную:



AYM - TAT - CAT - AYM

Источник Света во Вселенной, Свет излучай в мышление людей -Да будет Светлее на Земле!

Источник Любви во Вселенной, Струи Любовь в сердца людские -Пусть расцветает Любовь на Земле!

Источник Мудрости во Вселенной, Мудрость изливай и Знание-Да восторжествует Свет Познания на Земле!

Источник Мира во Вселенной, Мир укрепляй и Справедливость -Да будут Радость и Счастье на Земле!

Источник Силы во Вселенной, Запечатай Врата Зла -Дабы свершился План Добра на Земле!

AYM - TAT - CAT - AYM



**ЛЕОБРАНД** - Леопольд Брандштеттер (20.02.1915 г. Валлерн, † 26.02.1968 г. Линц) - австрийский философ и гуманист.

Его литературные произведения посвящены вопросам этики, психологии, философии, политики, мировоззрения и архитектуры, а также гуманитарным наукам.

В 1950-х годах в сотрудничестве с прибалтийсконемецкой группой Леобранд занимался переводом Учения Агни Йоги с русского на немецкий язык, проложив путь для изучения этой философии на территории немецкоязычных стран.

Леобранд основал (закрытую) школу Живой Этики, составил 36 Лекций по Живой Этике - первое, межконфессиональное учебное пособие для начального этического образования, чем на несколько десятилетий опередил введение этики как предмета в учебную программу государственных школ; выступал с многочисленными докладами и неоднократно проводил семинары. Сохранились магнитофонные записи его лекций. Эти исторические звуковые документы дают возможность слушателю осмысленно воспринять философские труды великого мыслителя и открыть для себя новые горизонты духовного измерения жизни. Предельная точность в выборе философских опре-

делений и четкость формулировок являются характерной чертой Леобранда.

Особого внимания заслуживает новое представление о Боге. Для этого совершенно уникального представления был введен новый термин: "УНИВЕРАЛО". Трактат Леобранда о Боге содержит множество исторических и философских представлений, а также современные знания о строении относительно бессмертного духовного силового поля. Эта работа единственная в своем роде, поскольку первый и на данный момент единственный раз в рамках новой картины мира дается определение Бога с точки зрения духовных наук, лишая атеизм его фундамента. Новая концепция Бога динамична как сама природа, поэтому является направляющей для развития независимых гуманитарных наук.

Яркими страницами деятельности Леобранда являются и его работы по объединению Европы и мировому паннациональному Союзу. Многие идеи Леобранда, которые на момент его жизни звучали как нечто фантастическое, сегодня обрели вполне реальные очертания.

#### Труды:

1955 г.: **Письма о Живой Этике** (36 лекций)

1957 г.: Психическая энергия (Духовная наука и психология)

1958 г.: Исцеление психической энергией (Духовная наука и здоровье)

1966 г.: **Радость** (философия) 1967 г.: **Выход** (политика)

1968 г.: Новая Европа и азы мира (политика)

1968 г.: Новая универсальная картина мира (Мировоззрение)

1968 г.: Спиралик (архитектура будущего)

1953 - 1968 гг.: различные публикации и статьи в журналах (частично неопубликованных рукописей)

1976 г.: Воскресший Бог (Духовная наука, подборка статей)

1962 - 1967 гг.: Лекции и семинары по всем его работам (звукозаписи МС)

#### Деятельность:

1949 г.: Основание лиги Мира

1953 г.: Учреждение (закрытой) «Школы Живой Этики» и выпуск одноименного журнала

1960 г.: Издание журнала «Спираль и зеленая стража» (Защита природы и биотехнологии)

1961 г.: Издание журнала «Спираль мировой империи»

1962 г.: Учреждение общества «Мировая-спираль» (этическое общество для мирового прогресса и обновления) и издание одноименного журнала

© 1956 Автор – составитель: Леопольд Брандштеттер «Леобранд»

© 2016 «Мировая Спираль» Австрия, Линц, www.Welt-Spirale.com

Перевод с немецкого И. А. Захарикова, Корректура: М. Шульц, Л. Захарова.

Распространение и распечатка данного интернет-издания без взыскания денежного платежа позволен.

# Радость – Мир – Свобода

# Служи миру и общему благу!

# Данный труд состоит из 36 лекций, список наименований которых приводится ниже:

#### Программа обучения: Основы этики

- 1. Правда о Йоге
- 2. Проблемы духовного обновления
- 3. Смысл жизни
- 4. Карма и формирование судьбы
- 5. Сила и значение мыслей
- 6. Самопомощь посредством правильного мышления
- 7. Повторное рождение да или нет?
- 8. Смысл страдания
  - 9. Отпущение грехов или моральная ответственность?
  - 10. Дхарма и задача жизни
  - 11. Смерть и перевоплощение
  - 12. Молитва и жертва
  - 13. Отношение полов
  - 14. Проблемы брака
  - 15. Живая Этика и воспитание
  - 16. Живая Этика и повседневность
  - 17. Живая Этика и питание
  - 18. Живая Этика и искусство

#### Программа духовного обучения

- 19. Живая Этика -учение жизни
- 20. Чакры и центры высшего сознания
- 21. Духовное значение сердца
- 22. Расширение сознания
- 23. Строение тонкого тела человека
- 24. Монада зерно духа
- 25. Строение Вселенной и Космосов
- 26. Тонкий Мир
- 27. Огненный Мир
- 28. Братство
- 29. Универсальное представление о Боге
- 30. Матерь Мира
- 31. Оккультизм да или нет?
- 32. Заблуждения и опасности оккультизма
- 33. Добро и зло
- 34. Грядущий мир
- 35. Беспредельность
- 36. Путь к Учителю

Каждое горе или страдание является доказательством того, что нарушен тот или иной закон жизни. По Закону Кармы мы страдаем в результате наших неразумных или негативных действий из прошлого. Поэтому не может быть и речи об уменьшении человеческих страданий, пока Зло обладает властью над людьми. Кроме невежественности, ведущей к нарушению природных законов, можно указать ещё на много других причин, влекущих за собой страдания. Страсти порождают страдания. Жажда собственности, борьба за ее сохранность, защита собственности от грабежа, хищение чужого добра и т.д. приводила человека к бесчисленным преступлениям, убийствам и войнам, в результате которых страдали целые народы, а в последнее время почти все человечество. Ничто не случается в жизни без смысла. Одной из важнейших предпосылок избавления от страданий является освобождение от привязанности ко всем земным благам. Ты преодолеешь страдания, если победишь себя, т.е. низшую природу в себе!

"Welt-Spirale"

«Мировая-Спираль» этическое общество для мирового прогресса и обновления www.welt-spirale.com